
Felice Accame

Camaleonti pericolosi

Premessa

Ringrazio Ernesto Arturi per essersi dato parecchio da fare allo scopo di dimostrare che l’apparato 

concettuale di Heidegger, così come si appalesa in Essere e tempo, non sta letteralmente in piedi (cfr. 

Heidegger versus Vaccarino, in Wp, 415). Nel passato, sono giunto allo stesso risultato inoltrandomi tra 

percorsi diversi. Uno dei più facili – e sicuri - è il seguente. 

1.

Johann Ulrich Megerle, più noto come Abraham a Sancta Clara (1644-1709) era un agostiniano che 

considerava il turco “un vero Anticristo, una tigre insaziabile, un Satana inveterato, un dannato aggressore 

di tutto ciò che non sia turco, un mostro di spaventosa crudeltà, una bestia insaziabile e vendicativa, un 

veleno dell’Oriente, un cane arrabbiato senza catena, un tiranno, il contrario di un uomo” per concluderne 

che il turco è “il flagello di Dio”. In compenso, per lui, l’ebreo era “ateo”, privo dell’”onore”, della 

“coscienza”, della “virtù”, della “fedeltà” e della “ragione”: apportatore di peste, “questo maledetto 

scellerato deve essere perseguitato ovunque egli vada”. E, tanto per essere più cristianamente morigerati, 

si sappia che, a causa di quello che gli ebrei hanno fatto a Gesù, “le narici dei loro figli maschi si riempiono 

di vermi ogni venerdì santo, nascono con denti di porco e i figli di coloro che lo flagellarono hanno il braccio

destro più corto”; “gli uomini non hanno peggior nemico dell’ebreo” e, pertanto, “meritano non solo la 

forca, ma anche il rogo”. La chiudo qua.   

Chi credesse che questo “evangelico” messaggio sia poi giunto, tale e quale, alle orecchie di Adolf Hitler, si 

sbaglierebbe. Perché, prima di arrivare a destinazione, c’è voluta l’intelligente mediazione di Martin 

Heidegger.  

2.

Il 15 agosto del 1910, a Kreenheinstetten, viene inaugurato un monumento dedicato ad Abraham a Sancta 

Clara. Martin Heidegger non si fa scappare l’occasione di associarsi al tripudio generale scrivendo e 

pubblicando un saggio. Dove parla del frate come di una “testa geniale” – una testa che “assomiglia un po’ 

al vecchio Goethe” -, “spirito profondo”, “predicatore veramente apostolico”. E dice che “tipi come 

Abraham a Sancta Clara (…) devono restare vivi in noi. Possano i suoi scritti avere una maggiore circolazione

e il suo spirito (…) diventare un fermento potente per mantenere la nostra salute e, ove la necessità lo 

reclami, per la rinnovata salvezza dell’anima del popolo”. 

3.

Ne sta traducendo in italiano le opere, e Il 9 settembre del 1933 Benedetto Croce scrive a Karl Vossler: “ho 

letto (…) per intero la prolusione dello Heidegger” – era il noto Discorso del rettorato con il quale, il 27 

maggio precedente, a Friburgo, Heidegger garantiva alle autorità la sua fedeltà al pensiero 

nazionalsocialista – “che è una cosa stupida e al tempo stesso servile”. Aggiungendo: “Non mi meraviglio 

del successo che avrà per qualche tempo il suo filosofare: il vuoto e generico ha sempre successo. Ma” – e 

qui Croce pecca di ottimismo – “non genera nulla. Credo anch’io che in politica egli non possa avere alcuna 

efficacia: ma disonora la filosofia e questo è un male anche per la politica, almeno futura”.

4.



Ancora in quel 1933, pochi giorni dopo il Discorso del rettorato, Karl Jaspers incontra Heidegger e gli dice: 

“Come può pensare che una persona priva di cultura come Hitler possa governare la Germania ?”. E lo 

sciagurato rispose: “La cultura non ha importanza. Osservi le sue meravigliose mani!”.

5.

Ancora in quel 1933, scrivendo sul giornale studentesco, Heidegger, inizia così: “Studenti tedeschi, la 

rivoluzione nazionalsocialista arreca il completo rivolgimento della nostra esistenza tedesca” e conclude 

così: “Cresca in voi incessantemente il coraggio del sacrificio per la salvezza dell’essenza del nostro popolo 

nel suo Stato e per l’elevazione della sua forza più interiore. Non teoremi e ‘idee’ siano le regole del vostro 

essere. Il Fuhrer stesso e lui soltanto è (il corsivo è suo) l’odierna e futura realtà tedesca e la sua legge. 

Imparate a sapere con sempre maggiore profondità d’ora in poi ciascuna cosa esige decisione e ogni atto 

richiede responsabilità. Heil Hitler”.

6.

Ancora in quel 1933, a Lipsia, intervenendo alla Manifestazione della scienza tedesca, Heidegger inizia così: 

“Insegnanti e camerati tedeschi! Uomini e donne tedeschi! Il popolo tedesco è chiamato dal Fuhrer a 

votare; ma il Fuhrer non implora nulla dal popolo, egli dà piuttosto al popolo la più diretta possibilità della 

libera e suprema decisione: di volere, come popolo intero, la sua propria esistenza, ovvero di non volerla”. 

Etcetera. 

7.

Anche successivamente non è che la persona cambi. Mantenne una propria indeflettibile coerenza, per 

esempio, facendo il delatore – denunciando colleghi “sospetti”. Come nel caso di Eduard Baumgarten, 

accusato da Heidegger di “provenire” da un “circolo liberal-democratico” di Heidelberg e di aver 

“frequentato assiduamente l’ebreo Frankel”. Questa sua propensione ad appartenere a ottimo diritto alla 

categoria dei vermi è ampiamente confermata da tanta altra minutaglia biografica. Per esempio, dal fatto 

che chiese ad Hanna Arendt, sua allieva e amante allorché lui era già convenientemente sposato, di passare

all’università di Heidellberg – lasciando quella di Marburgo – in modo da non comprometterne la carriera. 

Hannah Arendt, sia detto di passaggio, acconsentì – e ciò, tra altro, non va certo a suo onore. 

8.

Quasi tutte queste informazioni – documentate - sono reperibili nel bel libro di Victor Farias, Heidegger e il 

nazismo (Bollati Boringhieri, Torino 1988). E’ lo stesso libro che, già nell’edizione francese (Verdier 1987), 

muove all’indignazione il filosofo Diego Marconi che, in una sua pronta recensione - puntualissima e fin 

preventiva in rapporto all’intellettualità italiana – lo definisce “chiacchieratissimo” accusandolo 

immediatamente di contenere “una serie di lacune di informazione, ingenuità e distorsioni che” 

(ovviamente, aggiungo io: Ma ça va sans dire) “fanno sorgere qualche sospetto sulla sua attendibilità 

complessiva” (cfr. “L’indice”, 1, 1988). Tuttavia, nonostante questa convinta e tranchant mossa d’apertura, 

chi si aspettasse altrettanto pronte e altrettanto puntuali contestazioni a qualche affermazione di Farias 

sarebbe ancora lì oggi, in vana attesa. Marconi proverà a salvare Bottai – come se avendo ospitato sulla sua 

rivista, il famoso “Primato”, scritti di Montale, di Ungaretti o di Quasimodo ovvero di scrittori che soltanto 

dopo avrebbero comodamente dichiarato il proprio antifascismo, lui dovesse essere considerato meno 

fascista di quel che è stato – e a far notare che Hugo Dingler “è stato uno dei più importanti epistemologi 

del ‘900” – fatto che lui, sulla base della citazione di un saggio “minore”, presume esser sfuggito a Farias (se

a Marconi, poi, interessasse davvero saper qualcosa su Dingler non per sentito dire, può sempre leggersi il 

Carteggio Ceccato-Dingler curato da Carlo Oliva e pubblicato nel 2001 nonché dare un’occhiata alla mia 

Nota sui rapporti fra Dingler e il nazionalsocialismo, in Wp 144, 2002).  D’altro – contro Farias -, nonostante 

la scandalizzata premessa di condanna, Marconi non riesce a raccattare, ma a sua discolpa – vista e 



considerata l’affermazione secondo la quale “si cercheranno invano, nel libro di Farias, virulente 

proclamazioni antisemite” – potrebbe anche nascere il sospetto – e, anzi, “qualche sospetto” – che lui il 

libro non l’abbia proprio letto. 

E, una volta messo all’inferno il povero Farias e dimenticatolo convenientemente lì, Marconi può dedicarsi 

anima e corpo a quell’argomento amputatorio che costituisce l’agone sempiterno di destra e sinistra – a chi

arriva primo ad applicarlo allo scemofurbo, o al furboscemo (e non per questo meno dannoso alla 

convivenza umana), o al delinquente di turno: “il nazismo dell’uomo Heidegger non compromette il suo 

pensiero”, perché “un grande filosofo non diventa un pensatore da poco per effetto delle sue opinioni 

politiche”. Il che implica: che “l’uomo” sia separabile dal suo “pensiero” – ovvero un Marconi ridotto ad un 

dualismo della mutua – e che le “opinioni politiche” di qualcuno derivino da un sapere che con la filosofia 

non ha nulla a che fare – ovvero un Marconi che, presentandosi all’esame di maturità, rischierebbe di 

sentirsi dire, Torni l’anno prossimo.



Felice Accame

Trattini

1.

Un’indispensabile ricostruzione critica di quanto avvenuto a Gorizia negli anni Sessanta – ovvero della parte

più cospicua del movimento “anti-psichiatrico” italiano - é quella che si deve ad Antonio Slavich, Al’ombra 

dei ciliegi giapponesi – Gorizia 1961 (Edizioni Alphabeta, Merano 2018). E’ la cronaca di una consapevolezza

crescente relativamente agli statuti della scienza psichiatrica, al suo apparato metodologico, alle sue 

categorie ed al suo significato storico e sociale. Fu una piccola rivoluzione per il sistema manicomiale: il suo 

motore principale giustamente riconosciuto fu Franco Basaglia, ma Slavich e molti altri non gli lesinarono il 

loro incondizionato appoggio in un clima non certo accomodante. Che, in quanto rivoluzione, non sia stata 

compiuta sino in fondo – che sia rimasta allo stadio di riforma – consentendo quindi la reazione di 

prammatica e il ripristino di alcune pratiche meramente repressive (magari sostituendo psicofarmaci ai letti 

di contenzione o agli shock insulinici) – è un dato di fatto oggi sotto gli occhi di chiunque voglia vedere. Sulle

ragioni di quella incompiutezza – del come, tanto per cambiare, i conti con la filosofia non fossero stati fatti,

ma anche sull’occorrenza di altri fattori – ci sarebbe da discutere. Ma non qui.

Qui mi accontento di far rilevare un elemento che emerge chiaramente dal bel testo di Slavich nonché una 

sua curiosa (ma non tanto) conseguenza. Il retroterra culturale in cui nasce e si sviluppa la critica 

all’istituzione psichiatrica di Basaglia e di Slavich è costituito dalla fenomenologia husserliana. Non saprei 

dire se questo “riferimento” viene a sanare la necessità di averci una “teoria alle spalle” – una teoria ben 

ratificata – o se, invece, è stato davvero la base di partenza dell’argomentazione critica. Ritengo più 

probabile una risposta a metà strada: ad una teoria implicita, vissuta semplicemente come un modo di 

sentire, un’insofferenza e uno sdegno per qualcosa che evidentemente “non va”, si aggiunge strada 

facendo, complementandosi e rafforzando, una teoria esplicita. Così, ugualmente, non saprei dire se la 

fenomenologia chiamata in causa sia proprio quella derivata direttamente da Husserl o non, piuttosto, 

quella già filtrata di un Binswanger (ricordo che Tre forme di esistenza mancata è del 1956).

Punto rivelatore è l’uso di un’espressione particolare. Laddove Slavich parla della “società esterna 

escludente” e della sua “relazione stretta” con il “manicomio contenitore e il medico collaborazionista per 

mezzo della sua scienza psichiatrica”, affermando che, a loro (l’équipe medica costituitasi a Gorizia), non 

appariva affatto una “scienza neutrale” e che, pertanto, furono concordi nel metterla “fra parentesi” – “se 

si voleva senza falsa coscienza raggiungere il malato in una relazione di cura” (pag. 198) (scopo che, nella 

sua problematica formulazione, qui non discuto). Qui, il riferimento a Husserl è evidente – lui riteneva 

necessaria l’epochè, ovvero la sospensione del giudizio che sarebbe equivalso a mettere il mondo “tra 

parentesi”, ai fini di ottenere una descrizione neutra del vissuto: proponeva dunque una soluzione 

epistemologica (che fosse praticabile resta ovviamente tutto da vedere) che, presumibilmente, non 

coinvolgeva del tutto il gruppo di Basaglia (e, pertanto, quel “mettere tra parentesi la psichiatria” si 

rivelerebbe metaforico), ma il nesso c’è.    

E arriviamo alla conseguenza. Laddove Slavich, non senza onesta autocritica, denuncia il “ridicolo di tante 

pubblicazioni accademiche” che, preventivamente, si riparavano dietro i nomi autorevoli di Husserl, di 

Binswanger o di Kraepelin, dice anche che, dagli scritti suoi e dei colleghi che condividevano la piccola 

rivoluzione in atto, “sparirono i trattini”, tipo “essere-nel-mondo” (pag. 125).  E qui si assiste ad una sorta di 

smarcamento consapevole (più probabile) o a un caso di reticenza (meno probabile) o a un caso di 

dimenticanza (meno probabile ancora). Anche Edmund Husserl usava i trattini: per esempio, ne La filosofia 



come scienza rigorosa (ETS editrice, Pisa 1990, pag. 72), usa “sfera-di-esperienza” – la cui necessità sarebbe 

tutta da dimostrare – nel senso che non si capisce cosa aggiunga o cosa tolga al sintagma privo di trattini. In

Binswanger i trattini ci sono – nella prefazione a Tre forme di esistenza mancata – li usa già due volte. Sia 

per “esserci-nel-mondo” che per “in-essere”. Ma, e qui sta il punto, non si accenna minimamente al “re” 

dei trattini, ovvero a quello strasproloquiante e stratrattineggiante Heidegger al quale Binswanger dedica il 

suo libro (“A Martin Heidegger con gratitudine”) e che di Husserl fu pessimo allievo. In All’ombra dei 

giardini giapponesi, allora, di Heidegger – è il caso di dirlo - non c’è nemmeno l’ombra. A differenza dei 

molti intellettuali della presunta “sinistra” italiana, Slavich, Basaglia e C. da quella trappola – quella che li 

avrebbe ricondotti al nazismo di Heidegger - hanno tentato di fuggire – e innanzitutto l’hanno fatto 

correggendo le forme espressive del proprio linguaggio.    

2.

L’inserimento di lineette/trattini tra i segni di interpunzione è presumibilmente riconducibile ai primi artifici

cui si ricorse con le prime stampe a caratteri mobili di Gutenberg. Più tardi Foscolo ne rivendica l’uso nella 

Nota bibliografica del suo Jacopo Ortis e Leopardi se ne lamenterà nello Zibaldone a proposito della 

traduzione italiana del Corsaro, una novella in versi di lord Byron: “queste lineette (…) ci dicono a ogni 

tratto come il ciarlatano che fa vedere qualche bella cosa: fate attenzione, avvertite che questo che viene è 

un bel pezzo, osservate questo epiteto ch’è notabile, fermatevi sopra questa espressione, ponete mente a 

questa immagine, ecc.”. Giuseppe Antonelli, comunque, dice che “se la lineetta poteva essere avvertita, al 

momento del suo primo affermarsi, come un anglicismo, quello che oggi si chiama comunemente trattino 

viene considerato per tutto l’Ottocento un francesismo”. Cita il filologo Giuseppe Rigutini (1829-1903) che, 

se da un lato, lo ammette tra i “segni modernamente introdotti” anche in “certe parole composte” (e fa 

riferimento ancora ai francesi), dall’altro garantisce orgogliosamente italico che “da tal segno (…) è aliena 

per sua indole la ortografia nostra”. Al che gli si deve forzatamente contrapporre Antonelli che, 

perlustrando la letteratura successiva, riscontra espressioni come storie-che-durano-un-mese-e-si-buttano-

via.

Ora, se è chiaro che, riportata agli usi odierni, l’interpretazione di Leopardi risulta troppo riduttiva, non è 

invece chiarissima la gamma dei significati che all’uso dei trattini tra parola e parola vengono attribuiti. C’è 

da chiedersi che tipo di operazioni mentali possano designare. E ciò al di là del fatto – amministrabile come 

mera retorica del gergo degli intellettuali – che un sintagma con trattini si giustifica soltanto nel caso in cui i 

trattini ne modifichino il significato (cosa che non avviene, per esempio, nell’uso husserliano che ho citato). 

Che differenza c’è tra il dire che “la rivoluzione francese è stata un fenomeno storico e sociale” e dire 

invece che è stata “storico-sociale” ? Beh, la differenza direi che sta tutta nella possibilità di assumere due 

punti di vista indipendenti nei confronti dell’oggetto, nel primo caso, e della convenienza o necessità di 

assumere un unico punto di vista, nel secondo caso. La trattinatura designa la costituzione di un designato 

nuovo ottenuto per simbiosi o ibridazione di due vecchi che, ovviamente, si portano dietro il loro designato.

La promessa implicita nell’operazione è che una “storia della rivoluzione francese” sia diversa da una 

“storia sociale della rivoluzione francese”.  Ma questo è un esempio molto semplice che non rappresenta 

granché delle soluzioni letterarie ormai ampiamente ratificate dagli usi. L’esempio di Antonelli – “storie-

che-durano-un-mese-e-si-buttano-via”. Invece, credo sia più rappresentativo. Qui, le alternative mi 

sembrano due. La prima è quella di un sintagma che, stereotipizzato, diventa un sintagma nominale – 

un’asserzione che diventa nome. I trattini designano la sua natura di citazione. La seconda è analoga alla 

prima con la differenza di una pretesa fondativa (tipica di Heidegger): designa una pre-citazione, un 

sintagma che tramite i trattini aspira ad un significato nuovo, ovvero allo stato di neologismo. Che, poi, sia 

nuovo davvero, resta tutto da vedere – come, che significhi qualcosa.



Nota

Cfr. G. Antonelli, Dall’Ottocento a oggi, in B. Mortara Garavelli (a cura di), Storia della punteggiatura in 

Europa, Laterza, Bari-Roma  2021, pp. 203-207. Considero implicito, in quanto detto, che nella grammatica 

correlazionale il sintagma trattineggiato occupi uno e uno solo dei tre posti disponibili (e mi rendo conto 

che l’affermazione implicherebbe a sua volta tutta una serie di argomentazioni. Per esempio alla luce 

dell’uso seguente: “pieno di lasciatemi-stare”, in G. Faldella, Un viaggio a Roma senza vedere il Papa, 

Libreria Dante & Descartes, Napoli 2002, pag. 107).  

   



Felice Accame

Diastemi tra simmetria e memoria

1.

In buona parte della riflessione estetica, ampio e notevole è lo spazio dedicato alla simmetria. E questo 

rilievo non poteva mancare anche nell’assumere il punto di vista operativo. Ne La fabbrica del bello (Rizzoli,

Milano 1987, pag. 150), per esempio, Ceccato, a proposito delle simmetrie, ricorda “come il nostro operare 

sia sempre guidato fortemente dalla ripetizione, più e meno variata. Quando l’attenzione, soprattutto 

all’incontro con una differenza, di direzione, curvatura, colore, durezza, rumore, odore, sapore, calore, etc., 

arresta staccandosi il flusso delle nostre operazioni, queste non riprendono più completamente libere, 

bensì, per così dire, cariche dell’attesa di una eguaglianza, cioè di un flusso analogo al primo. Si tratta di una

modalità operativa ben nota e che presumibilmente ha le sue radici nel meccanismo della nostra memoria, 

che è appunto ripetizione variata” (nello stesso volume, noto di passaggio, torna sulla simmetria in un 

breve saggio conclusivo sulla musica elettronica).

Glossa

Nei “ringraziamenti” apposti ad inizio della Fabbrica del bello, viene fatto il mio nome insieme a quello di 

Paolo Barosso e di Bruna Zonta per aver “partecipato alla costruzione e revisione dell’intero volume”. La 

frase è abbondantemente equivoca: in realtà ad occuparmi del libro fui io, ma è altrettanto sicuro che 

alcuni dei saggi ivi contenuti fossero stati, a loro volta, in precedenza, curati da Paolo e dalla Bruna. Ciò 

precisato, devo anche aggiungere che buona parte della formulazione espressa da Ceccato non mi piace 

affatto: la ripetizione che “guida” l’operare e la differenza che può o non può essere “incontrata” sembrano

suggerire risultati belli e fatti pronti da “cogliere” misteriosamente. Mentre ritengo di estremo interesse sia 

il vincolo operativo che si verrebbe a creare (quello che, anni dopo, sarebbe stato definito costitutivo-

consecutivo ?) e sia l’idea di un rapporto genetico tra simmetria e memoria.

2.

Nel 1975, Lalla Romano pubblicò Lettura di un’immagine e lo presentò come un romanzo “scritto” dalle 

fotografie. Nelle sue intenzioni “le immagini sono il testo e lo scritto un’illustrazione”. Negli anni successivi, 

sulla stessa falsariga, pubblicò sia Nuovo romanzo con figure - un’integrazione del primo – e Ritorno a Ponte

Stura. L’istanza avanzata dalla Romano mi pare del tutto legittima: se i termini sono due e considerati 

complementari, la direzione del passaggio dall’uno all’altro è l’esito di una libera scelta – fermo restando, 

nel manufatto del libro, l’ordine di impaginazione (che, nei libri della Romano, è variata senza spiegazione: 

a sinistra la fotografia e a destra lo scritto, e viceversa) che, di per sé, impone l’ordine percettivo, ovvero o 

un anticipo o un ritardo causato dalla necessità del ritorno. 

3. 

A questi ricordi – traducibili come due percorsi di ricerca -, sono stato indotto dalla lettura di Un quaderno 

nuovo di Valentino Ronchi e di Alessandra Lazzarin (Topipittori, Milano 2025), un poeta ed un’artista visiva 

che, di primo acchito, ripropongono il dilemma da cui cercò di fuggire la Romano. E’ chiaro, a mio avviso, 

che il rapporto tra testo e illustrazione sia individuabile in entrambi i sensi a seconda di come si operi nei 

confronti di quanto percepito. Una certa abitudine invalsa – una dipendenza molto diffusa – vuole che il 

testo sia lo scritto e l’immagine sia l’illustrazione, ma nulla vieta, in linea di principio, di rovesciare l’ordine 



dei due termini posti in rapporto. Come nel caso in cui un testo è interpretato come “didascalia”. E nulla 

vieta che l’associazione sia così ben riuscita da far sì che il lettore sia sballottato tra l’uno e l’altra, rinviato – 

come una pallina da ping pong – dall’uno all’altra e viceversa. E’ forse questo il caso in cui si può dire di un 

buon risultato raggiunto – quello in cui nessuno dei due versanti è dominato dall’altro e quello che, a mio 

avviso, concerne l’opera di Ronchi e della Lazzarin.

4.

Come implicitamente anticipavo, però, Un quaderno nuovo è costruito all’insegna della simmetria. In 

entrambi i versanti. Su quello del visivo il meccanismo è palese: la seconda di copertina è in rapporto di 

continuità con la pagina successiva e analogamente la terza di copertina con la pagina precedente; nel 

primo caso si può pensare ad un mattino nebbioso, di buon’ora e di paese, o di periferia, nel secondo caso, 

il punto di vista potrebbe essere lo stesso, ma è sera, buoi, notte, e le luci accese sono poche e fioche. Volta

la pagina e ci trovi un bambino in calzoni corti con la sua bicicletta, vai al fondo e ci trovi un ragazzino con la

sua bicicletta, i pantaloni sono lunghi e forse sta dando un’occhiata al suo smartphone. Non ci può esentare

dal riscontro di ripetizioni e delle loro successive variazioni. Ma il meccanismo è palese anche andando al 

testo: la prima poesia è quella che dà il titolo al libro, Un quaderno nuovo, l’ultima si intitola La nuova 

stagione – l’elemento semantico in comune è evidente -, ma non solo: in entrambe, oggetto della 

narrazione è il rapporto con l’adulto, e in entrambe questo adulto è lo zio.

La mappa delle relazioni comprende: nove casi di relazione bambino-ragazzo/adulto e otto casi di relazione 

o bambino-ragazzo/bambino-ragazzo (quattro) o ragazzo/ragazza (quattro) – con cinque casi, confinati nella

prima parte del processo evolutivo, di riflessioni del sé crescente Nella gran parte di questi casi, si allude a 

salti di scala culturale: il quaderno nuovo “non è per la scuola” e già messe così le cose non può che aprire 

una stagione nuova, la periferia e la città, il bambino e il ragazzo, il ragazzo e la ragazza (con il suo saltino 

ulteriore quando sorride: un diastema, come quello di Vanessa Paradis ne La ragazza del ponte di Patrice 

Leconte?) – sono tutti elementi, o più precisamente termini di altrettanti passaggi temporali vissuti 

nell’incertezza e nella titubanza di chi temeva ieri e di chi oggi sa come questo tempo – senza la necessità 

che qualcuno ne abbia colpa – gli possa essere alienato – come se, per l’appunto (è il punto cruciale de La 

pioggia), la partita della domenica potesse venir “sospesa” e “rinviata” (il primo aggettivo è mio, il secondo 

è di Ronchi, ma in definitiva nessuno dei due è davvero nostro).  Non mi sembra di forzare troppo la mano, 

allora, se dico che Ronchi, di tessera in tessera, ratifica il rapporto tra simmetria e memoria – memoria di 

parole e di gesti neppur tanto suoi, adocchiati e presi al volo in prestito alla vita.

Glossa

Anche con questo libro, Ronchi prosegue a comporre il suo puzzle, riadattando a sforbiciatine qualche 

tessera già usata precedentemente (come Scuola di paracadutismo) – forse in cerca di campi semantici che 

qualche salto di scala temporale ha reso impraticabili senza che se ne accorgesse – o che se ne accorgesse 

quando ormai era troppo tardi e quando la poesia non poteva più essere né sospesa né rinviata.

5.

Non solo alla luce delle considerazioni precedenti, ritengo che il tema della simmetria nella percezione 

estetica vada approfondito e, direi, esteso alle sue molteplici forme. In ambito letterario, per esempio, mi 

sono accorto più volte della mia preferenza nei confronti di articolazioni narrative fortemente simmetriche: 

in analogia con la versificazione, strutture del tipo A/B/B/A o A/B/C/A le preferisco a strutture del tipo 

A/B/C o A/B/C/C (o, tradotto: apertura di un tema, apertura e sviluppo di un secondo tema subordinato, 

chiusura del primo tema; oppure apertura di un tema, apertura di due temi correlati e subordinati, chiusura

del primo tema. O ritradotto ancora: Paradigma e differenza, paradigmi subordinati con eventuali 

differenze sanate, sanatura conclusiva della prima differenza). Il che vale per ciò che posso costituire come 

unità narrative, ma essendo ben consapevole che questo livello equivale all’emerso dell’iceberg, perché 



esigenze analoghe potrebbero agire nella costruzione della frase e nella selezione del lessico, in ordine sia 

alla funzione designante che alla funzione designata. Mi sono chiesto, anche, come esigenze analoghe si 

manifestino nella composizione musicale e sono andato a rileggermi i saggi dedicati da Ceccato a 

Monteverdi. Ma senza trovare traccia di queste tematiche.  

 



Felice Accame

Tre brevissime riflessioni in ordine a Ancora su costitutivo e consecutivo di Renzo Beltrame (Rif. Wp 416)

1.

Dice Beltrame che, nella letteratura della Scuola Operativa Italiana, ad un dato punto si è aggiunto la 

correlazione ai presenziati e alle categorie, ma senza definirne gli effetti sugli operandi – correlatore e 

correlato. Dice che “non se ne è data una buona definizione fenomenologica”. Questa lacuna evidenziata 

da Beltrame mi riporta alla proposta che avanzai molti anni or sono di aggiungere un quarto cassetto alla 

triade – destinato ad accogliere i rapporti logico-consecutivi innescati dall’associarsi dei due correlati (è per 

questa ragione che Sigiani disse che il mio modello avrebbe potuto definirsi “a trumeau”). 

Però, vorrei far notare che qualcosa in proposito si è fatto. Per esempio, rispetto ai presenziati e alle 

categorie si è aggiunto un ulteriore elemento temporale promuovendo l’attività mentale a pensiero. Certo 

che si potrebbe arricchire la sua descrizione in due direzioni: le durate dei singoli elementi correlati, per 

esempio, e il loro inserimento – in quanto correlazione compiuta in quello che potremmo considerare una 

sfera nozionale dinamica – come mi sembra auspichi Beltrame.   

2.

Beltrame dice che il termine “costitutivo” va inteso come applicabile sia al fisico che al mentale. E’ vero che 

c’è la “sana e robusta costituzione”, ma è anche vero che Ceccato è sempre stato restio ad esemplificare in 

questo senso: parlava di “costituzione di società” o di esempi simili, roba, per intenderci, tra il mentale e il 

legale. Nell’analisi metodologico-operativa, tuttavia, credo che il termine possa essere chiamato a 

designare i significati e, pertanto, il mentale in quanto funzione.

3.

Beltrame parla della nascita del rapporto semantico e fa notare che, tra il segno e il suo designato, c’è un 

intervallo di tempo. Ritengo che si tratti di un’osservazione importante spesso trascurata, ma indispensabile

per rendersi conto del processo di acquisizione linguistica nella prima età del bambino. In proposito, sarei 

anche portato a dire che questo intervallo di tempo, nell’ontogenesi, è destinato a diminuire e, perlopiù, a 

sparire per essere rimpiazzato da modalità operatorie più economiche.  



Mario Marchitti
Il dualismo onda-corpuscolo in Silvio Ceccato e Miles Mathis

Ricordo che Silvio Ceccato in varie occasioni aveva denunciato una carenza metodologica nello 
sviluppo della moderna scienza fisica. Presumo ritenesse che gli studi e le interpretazioni dei 
fenomeni fossero limitati a un formalismo matematico, e che si era rinunciato alla ricerca di una 
possibile visualizzazione dei meccanismi alla base della natura e interazioni delle particelle 
subatomiche e nucleari. Nel suo ultimo libro, C’Era una Volta la Filosofia, Ceccato accenna a uno 
dei paradossi più conosciuti della moderna fisica, il dualismo o la doppia e contemporanea natura 
della luce, come onda e corpuscolo; una caratteristica che si è manifestata all’inizio del 900, con le
ricerche ed elaborazioni teoriche di Planck ed Einstein; il dualismo è stato poi esteso alle altre 
particelle subatomiche. Ceccato offre una possibile visualizzazione meccanica della coesistenza di
queste due caratteristiche in alcuni comuni strumenti che utilizziamo, come il movimento della 
valvola della ruota della bicicletta o della trivella, che si potrebbero estendere alle particelle. Nel 
libro scrive: 

Presumo che altri studiosi abbiano condiviso la critica di Ceccato; sicuramente lo ha fatto Miles 
Mathis, che non penso abbia letto Ceccato. Mathis ha sviluppato l’ipotesi e l’immagine di Ceccato: 
ha considerato il fotone come particella elementare, avente un moto rotatorio di spin (analogo a 
quello della terra attorno all’asse polare) e contemporaneamente un moto cicloidale che prende 



origine dal moto di spin, a frequenza dimezzata e raggio raddoppiato, come spiega in questo 
articolo e in un’animazione grafica della combinazione dei due moti: 

https://milesmathis.com/super.html, https://milesmathis.com/wave.wmv 

Il meccanismo che individua Mathis è anche di tipo generativo, nel senso che il moto cicloidale del 
singolo fotone si può replicare e combinare negli altri assi, dando origine alle altre particelle 
nucleari. Il suo modo di procedere si può paragonare a quello di Ceccato, con lo stato di attenzione
come base per successive combinazioni, che danno origine alle categorie mentali. Ad esempio 
Mathis, in questo articolo, partendo dall’elettrone e dalle combinazioni dei suoi possibili moti 
cicloidali, arriva a definire il protone, e dimostra il valore del loro rapporto di massa:
https://milesmathis.com/elecpro.html 
Con questo metodo ridefinisce tutte le altre particelle nucleari e anche quelle che si osservano 
negli esperimenti con gli acceleratori. Oltre a fornire una possibile visualizzazione della 
costituzione delle particelle, Mathis, con questo approccio, intende anche spiegare molti dei 
fenomeni fisici e chimici che sono stati osservati e che secondo lui non hanno trovato un’adeguata 
sistemazione teorica.

Gli innumerevoli articoli di Mathis formano una sorta di rete, si richiamano vicendevolmente, in un 
processo circolare; radunati possono formare decine di volumi. Come Ceccato, che esamina e 
interpreta la storia della filosofia in base alla sua metodologia, così Mathis affronta e ridefinisce 
anche le basi della fisica e matematica. Corregge addirittura Newton riguardo alla teoria 
gravitazionale, e ad alcune leggi della cinematica e della dinamica. Ad una prima lettura di queste 
correzioni si rimane increduli e sbigottiti: ad esempio non volevo credere e strabuzzavo gli occhi 
quando spiegava che in senso cinematico-dinamico il valore di pigreco è quattro; ma ho replicato 
un semplice esperimento, che lui aveva indicato, e ho verificato che aveva ragione. Riguardo al 
contributo di Newton all’analisi matematica, Mathis ridefinisce anche alcuni procedimenti per il 
calcolo della funzione derivata, senza utilizzare gli infinitesimi e il passaggio al limite.

L’ampiezza, la profondità e l’originalità del suo approccio alla fisica e alla matematica richiedono 
uno studio attento, intenso; richiedono anche una conoscenza approfondita e vasta delle teorie 
che lui critica e che cerca di rifondare. Pertanto confesso che non riesco a seguire e capire molti 
degli argomenti e spiegazioni di Mathis circa i tanti aspetti che lui affronta con sicurezza e 
baldanza, con forza, ricchezza di argomenti, con un linguaggio diretto, raffinato, da cui emana una 
vasta cultura, di carattere enciclopedico.

Mathis, come Ceccato, da giovane si dedica all’arte, in campo pittorico, come ritrattista, limitato 
alle giovani donne; un’attività che continua a esercitare per guadagnarsi da vivere. Non è un 
personaggio pubblico, nel senso che non partecipa a conferenze o dibattiti, non partecipa a chat, 
non realizza o compare in video su youtube. Il suo sito raccoglie tutti gli articoli dove espone le sue
ricerche, dove c’è anche una sintetica biografia, arricchita di tanto in tanto da articoli che 
ripercorrono alcune tappe della sua vita. Gode di una rete di collaboratori ed estimatori che 
interloquiscono con lui via mail, e che lo finanziano con frequenti donazioni.

https://milesmathis.com/super.html
https://milesmathis.com/elecpro.html
https://milesmathis.com/wave.wmv


Lettera di Emiliano Salardi a Felice Accame

Caro Felice, 

ho letto i “Supplementi” con il consueto interesse e condivido le analisi per quanto sia spesso ostacolato dai dubbi e da riferimenti
a libri che non conosco. Nei tredici saggi hai preso di mira la tendenza delle tesi realistiche, idealistiche e relativistiche a imputare
direttamente colpe al  linguaggio in assenza di  una analisi  dell’attività  mentale e  di  una “verità  operativa” come risultato di
uguaglianza di un confronto sul piano linguistico. In 1 spieghi che se Huxley decide di dare un valore positivo a delle intuizioni
non linguistiche, qualcosa avrebbe dovuto spiegare di queste intuizioni per non fare emergere i suoi (noti) presupposti mistici. A
mio  modo  di  vedere  una  critica  simile  potrebbe  essere  rivolta  a  Gombrich  quando  accenna  all’ineffabile  (“assolutamente
intraducibile in parole”), al quale in 11 contesti più esplicitamente il presupposto realistico. I due errori sono spesso congiunti. Nei
saggi su Foerster e Whorf smascheri i rischi esiziali di una visione relativistica. Preferisco però tornare trasversalmente sulle tre
parti di Gombriccola di gombriciole (wp 400, wp 401 ripreso in “Supplementi”, wp 402) perché l’estetico stimola, come sai,
l’unica materia in cui il mio spunto potrebbe essere pertinente. Come avevo accennato in wp 407 la proposta della Soi per me resta
la più adeguata perché ha individuato un dispositivo (ritmico) di cui nessuno parla e perché esso è – se non necessariamente
estetico, quasi indispensabile per innescare una esperienza estetica o poi artistica. Nessuno ne parla: ho letto ultimamente “A cosa
serve l’arte?” di Menninghaus e “La scimmia artistica” di Morris, in cui non si fa alcun cenno alle operazioni mentali, per quanto
interi capitoli siano dedicati agli stacchi cognitivi e, più specificamente in Morris, al controllo del campo visivo o alle elementari
regole  estetiche,  prima  nei  primati,  poi  nell’infanzia  umana  e  sull’arte  primitiva.  Ogni  progresso  è  descritto  come  un
avvicinamento alla realtà; se queste sono le basi è evidente che non si possano fare passi decisivi. Il più importante dei passi
decisivi è quello politico per come è trattato in un solo testo che conosco:  Il dispositivo estetico e la funzione politica delle
gerarchie in cui si è evoluto. Per comprendere la funzione delle gerarchie, l’applicazione dei moduli e come da ciò dipendano gli
esiti delle nostre relazioni sociali e le interpretazioni del mondo. Una volta inteso il dispositivo, l’incorniciamento artistico, il ruolo
attivo dell’ambiguità e del caso, una volta ammesso che è neutralizzata la prassi, che la funzionalità pratica è sospesa e che sono
escluse risposte cognitive di ordine pragmatico o finalità utilitaristiche (la capacità di tracciare un confine netto fra atteggiamenti:
qui si gioca, qui si scherza, qui si recita, etc.), per me è inverosimile non trarne le conseguenze. Ossia che l’atteggiamento estetico
ha un rapporto di stacco con quello di cronaca, oppositivo con quello scientifico e che non si possa dare simultaneamente a una
intenzionalità etica. Fa male il critico che ho più amato, Bachtin, in  Estetica e romanzo,  dopo aver posto differenze nette fra il
conoscitivo (lo scientifico),  l’atto (l’etico) e l’artistico (l’atteggiamento esotopico del contemplatore disinteressato,  sub specie
aeternitatis)  ad  aggiungere  che  questo  sguardo  artistico  del  trovarsi-fuori,  non  è  indifferentismo.  “Dobbiamo  distinguere
rigorosamente  il  momento  etico-conoscitivo  del  contenuto,  dell’oggetto  estetico,  dai  giudizi  e  dalle  valutazioni  etiche  che
possiamo enunciare a proposito di questo contenuto, ma che nell’oggetto estetico non entrano”. Fa male perché si contraddice:
quel non indifferentismo è giudicato dall’esterno e da un suo bisogno moralistico, quasi a voler giustificare l’operato dell’artista
che, come intende lui stesso nella citazione, invece è autonomo e senza responsabilità. Perché non c’è differenza di contenuto
etico, all’interno della creazione o della contemplazione estetica, fra un orinatoio e il  sangue del Guernica schizzato prima a
bozzetti di fianco al cavalletto. Che la scelta del contenuto di un artista sia invece una scelta assiologia, di sensibilità, di coscienza
critica e sociale, di valore etico, dovrebbe essere una ovvietà o un auspicio. Tale consapevolezza non è diffusa né fra gli artisti né
fra i critici. In tanti considerano il proprio operare orgogliosamente responsabile e impegnato, ma finché non si comprende che un
dispositivo esclude l’altro la domanda resta la stessa: Che motivo ho di trattare esteticamente determinati temi? 

Vaccarino ne La mente vista in operazioni (cap. 15), scrive qualcosa di simile a Bachtin: “Sono possibili due forme di emozioni,
che non devono essere confuse: quelle inerenti a ciò che è descritto e quelle derivanti dall’estetizzazione. Non sempre è facile
sfuggire alle emozioni extra-estetiche nella valutazione di un’opera d’arte”. Qui dice che le valutazioni sul referente non vanno
confuse con le valutazioni sul contenuto dell’oggetto estetico, non fosse che fra i contenuti extra-estetici sono incluse le normali
versioni dell’Estetico. Dire che “il descritto” è extra-estetico, può significare, come qui significa, che questa non è una pipa, che
nel Guernica nessuno muore, che la mela della natura morta non si mangia, ma può significare anche che la mela dell’ortolano non
è estetica, che non abbia relazioni con le sensazioni, la fame, il gusto o con ciò che apportiamo con le nostre storie biologiche,
psichiche e culturali. Con questa ambiguità terminologica si dà adito a chi volesse ribattere che nell’extraestetico vi sia comunque
una certa atmosfera estetica (tra l’altro l’ortolano compie già una operazione estetica nella disposizione accorta dei suoi prodotti,
che non è artistica perché disinteressata a una unità compiuta e autotelica), che vi sia la presenza indubbia della nostra sensibilità
somatica e un rapporto emotivo insostituibile con quel contenuto di cronaca in cui essi incorporano, con parziali ragioni anche
etimologiche, l’estetico. Bachtin usa extraestetico, extracreativo o extra-artistico (che è più appropriato).  Noto a margine che
Vaccarino  scrive:  “Il  gusto,  l’olfatto,  il  tatto  danno  luogo  a  sensazioni,  piacevoli  o  spiacevoli,  che  però  mai  assumono
connotazione estetica” (Prolegomeni, pag. 227). Tuttavia, se ogni cosa è di diritto estetizzabile, posso farlo a maggior ragione con
un massaggio tattile o durante una pausa olfattiva dal fiorista, posso rivolgere attenzione al profumo del glicine o alle mie mani, e
ritmare. Quello che sta dicendo Vaccarino è che i tre sensi minori non sono rappresentabili, non che non sono estetizzabili. La
proposta suddetta  torna  utile:  non extra-estetici,  bensì  extra-artistici.  Una definizione di  estetica come attività  mentale  quasi
mutilata dell’aisthesis e per molti versi anestetica, credo che debba precisare con perizia questi dubbi. In ogni caso sono problemi
che si pongono tutti gli studiosi (il più acuto, decenni fa, Valery, separa Estesica da Poietica) e constato solo le due ambiguità. 

Una digressione. A pag. 140 del tuo libro, si resta cromaticamente stupiti nel leggere la frase della McCarty: “se un bel mattino
svegliandosi avesse scoperto che gli alberi e i fiori non gli sembravano più belli, sarebbe stata la fine dell’etica”. A una prima



lettura, e ancora adesso, ho pensato che avesse voluto semplicemente sorprendere il lettore, poi ho vagliato un’altra possibilità che
butto giù senza convinzione (tu  hai  scritto  abbastanza sui  casi  nefasti  degli  ibridi  e  per  me è chiaro che da un certo punto
dell’evoluzione  i  dispositivi  operano  singolarmente  in  modo  specifico).  Chiedo:  se  gli  atteggiamenti  si  sono  sviluppati
evolutivamente uno dopo l’altro in ordine di importanza vitale, per cui all’economico è seguito in via ipotetica l’estetico e poi
l’etico, un atteggiamento subordinato risente del sovraordinato? Tu domandi a quali condizioni il risultato di una percezione può
diventare “bello”, in quanto successivo di altre categorizzazioni (nutre o non nutre, fa male o non fa male). La positività o la
negatività di un giudizio (positivo, “mi nutre”) influisce sul giudizio di un modulo successivo (positivo, “è bello”) per quanto oggi,
per come lo usiamo noi, sia esclusivo, rendendolo già alla nascita in qualche modo ibrido? Per il senso comune è così, e forse per
il pulcino che, dopo aver becchettato, dovesse aprire una galleria d’arte con dipinte quelle strisce rosse che fino a ieri erano utili.
Una volta che mi sono nutrito posso “scendere” dalla piramide gerarchica per pensare al bello. E chi si acceca al bello - interpreto
liberamente la McCarty - potrebbe non riuscire a “scendere” per valorizzare l’etico. 

In  WP_407  notavo  l’uso  ambiguo  del  termine  “estetico”  nei  contesti  extra-estetici  “di  vita  estetica”:  ovviamente  non  sto
giochicchiando con le ripetizioni. A pag. 138, quando citi il piacere di Darwin in un boschetto o, nella nota 27, a pag. 145, dove di
Anna dici che l’estetico governa sovraordinatamente buona parte dei suoi giudizi, si allude alla vaga sfera kierkegaardiana, che
include molto estesamente la sensibilità, l’edonistico, l’artistico. 

Pag. 64: Al semplice chiedersi se un percetto è bello o no, ciò che prima fluiva uniforme…
Pag. 93: L’atteggiamento estetico nasce con una frammentazione attenzionale 
Pag. 178: L’atteggiamento estetico sorge allorquando cerchiamo di capire se una data cosa ci piace o no

Sugli esempi precedenti queste frasi così come sono scritte non funzionano, non sono questi gli interessi estetici di cui si parla e
Darwin non sta godendo esteticamente per avere innescato un dispositivo ritmico. Ci sono cose categorizzate come ‘estetiche’ che
dipendono  dall’edonico  o  che  sono  diventate  storicamente  paradigmi  di  bellezza.  Sembra  che  si  voglia  attribuire  al  ritmo
addirittura un ruolo direttivo per una estetica generale.  Questa equivalenza – ritmo (accordo) bello - trapela un po’ ovunque e
arriva a conclusioni che non so accettare.

 “Perché uno trova una chiesa brutta e un altro bella?” “Perché non tutti siamo eguali sia nel modo di scomporre e comporre le cose quando le guardiamo, le
ascoltiamo, etc., sia nel modo di frammentarle per dare loro un ritmo” (La fabbrica del bello, pag. 206). 
“Le parole /bello/ e /brutto/, nell'uso quotidiano, e quindi indipendentemente dalla complessità dell'esperienza estetica  (!), forse  (!), si riducono ad un “ritmo
piacevole o spiacevole” (WP 230, Arturi). 

Un proposito prioritario della SOI era di fare un’analisi esclusivamente categoriale, mentale – del ritmo, sulla frammentazione
attenzionale, come ho studiato sia negli esperimenti di Ceccato che per esempio nel capitolo XVI, 20 dei Prolegomeni, dove in
maniera promettente si  evita il  riferimento al  piacere,  al  bello,  ai  contenuti  o  ai  giudizi  di  gusto.  Si  tratta  il  ritmo come la
geometria,  le forme,  i  contorni,  a livello di  rapporti  categoriali.  Per esempio le  analisi  sui  dipinti  (Caravaggio)  e sulle linee
frammentate coi bambini ne “La fabbrica del bello” (ma valga per la fruizione delle opere paradigmatiche di Duchamp o per
qualsiasi  oggetto  di  uso  quotidiano)  -  sperimentate  su  me  stesso  -  non  mi  portano  affatto  a  pensare  bello  o  brutto.  Posso
“estetizzare” un bicchiere, una linea o una strada di palazzi (sospendere la funzione pratica-primaria per fluire sui contorni, dei
volumi, per frammentare etc.) con operazioni prive di piacere o dispiacere, per quanto come dice Ceccato vi sia un legame stretto
con l’operare della sensazione e con gli stati edonici, e per quanto solitamente si arrivi a un accordo o a un disaccordo che dà un
senso di riuscita o meno all’esecuzione, di positività o negatività. Ma non è necessario, così come non lo è giungere all’unità che
contraddistingue una contemplazione artistica con le sue inquadrature (cornici, sipari, vetrine, ribalte che impongono uno stacco
ulteriore rispetto allo stacco estetico innescato già dall’ortolano o fra i palazzi). Posso ritmare per esercizio. Le strisce pedonali, la
marcia militare, la spazzatura differenziata, un driinnn, una parete grigia, senza – in nessun modo - chiedermi se mi piace o senza
– in nessun modo – che mi piaccia o meno. Geometrie, simmetrie, ordine, economicità: sul ritmo di base dello scalpiccio ritmano i
saltelli  gioiosi  dei  bambini  che  non  sono  danza  estetica.  Posso  innescare  un’articolazione  ritmica  (scomposizioni,  arresti,
ricombinazioni, rallentamenti etc.) con funzioni diverse nel pensiero, nel ludico, nel lavorativo, nel socializzare,  nel sessuale,
nell’ebrezza, talvolta ottenendo effetti neutri o stimolazioni dinamiche, positive, spiacevoli o, se serve, artistiche. Quando Ceccato
scrive che “gli episodi della vita quotidiana non sono quasi mai visti sotto questo profilo” (La fabbrica del bello, pag. 122) lo do
per compreso solo perché normalmente non dovremmo intralciare la serietà dell’atteggiamento di cronaca o di lavoro. Eppure la
intralciamo.  Homo sapiens è  in maniera troppo complessa e  profonda homo metricus.  Con ciò resto convinto che la vostra
proposta riguardo un dispositivo ritmico che aspira a un accordo con il contenuto di base, sia un punto di partenza inderogabile per
chiunque desideri analizzare l’attività mentale nella nostra quotidianità, nei rapporti fondamentali coi ritmi biologici e nell’arte. 

E. S.


